
1 

 

 
 
 

Enfoques Interseccionales de Intervención: 
Género, Interculturalidad, ecológico y Derechos Humanos 

Centro de la Mujer Peruana Flora Tristán 
 
 
 
El Centro de la Mujer Peruana Flora Tristán, surge en 1979, como parte del 
movimiento feminista, que evidenció ante la sociedad y el Estado la existencia de 
patrones de discriminación que afectan específicamente a las mujeres en los 
diferentes ámbitos de sus vidas, limitando con ello su ciudadanía y el ejercicio de sus 
derechos humanos. El marco de la propuesta política y práctica del feminismo, tomo 
como eje de reflexión las desigualdades que históricamente se han construido 
alrededor del género, siendo este un denominador común de exclusión aún contextos 
diferentes.  
 
En este sentido, institucionalmente se ha hecho uso y aportado a la construcción del 
concepto de género, como una categoría histórica de análisis; que permite cuestionar 
las diferentes prácticas y conductas sociales, así como las jerarquías y 
diferenciaciones que surgen en las instituciones sociales y estatales, las cuales van a 
favorecer la desigualdad.  
 
De esta forma, y parafraseando a Simone de Beauvoir, que señala que las mujeres no 
nacen sino “se hacen”, se toma como punto de referencia el cuestionamiento a la 
naturalización de la violencia y la discriminación, para colocarlo en el marco de las 
desigualdades construidas en razón del género de las personas.  
 
Conceptualización del Sistema Sexo - Género y su relación con el poder:  
 
El género, es la construcción sociocultural, que toma como base las diferencias físicas 
– biológicas entre personas de sexo femenino y masculino. Esta diferenciación, va a 
determinar roles, expectativas, conductas esperadas y prácticas permitidas.  
 
La lógica de poder del género, construida en un sistema social patriarcal, determina 
todo lo masculino como positivo y en oposición a lo femenino, para colocarse en una 
situación de supremacía lógica, y naturalizar así la violencia y exclusión de las 
mujeres.  
 
En tanto lo femenino es asociado a la reproducción, lo masculino a la producción, la 
racionalidad, el pensamiento abstracto, por lo tanto a la capacidad de organizar y 
decidir sobre el espacio público y el privado.  
 
 
Es decir, el género hace referencia a relaciones de poder que han significado la 
opresión de lo masculino sobre lo femenino. El género enfatiza que esta desigualdad, 
construida a partir de las diferencias sexuales, histórico-política y ha dado lugar a la 
exclusión y discriminación de las mujeres en todos los ámbitos de su vida.  
 



2 

 

Trabajar con el concepto de género implica una lectura crítica y de poder, sobre la 
realidad y la producción de conocimiento, incluso sobre la historia.  
 
El sistema de género comprende un conjunto de prácticas, símbolos, 
representaciones, normas y valores sociales que las sociedades elaboran a partir de la 
diferencia sexual anatómica y fisiológica, que dan sentido a lo masculino y lo femenino 
y, por consiguiente, a las relaciones entre las personas.  
 
Todo este entramado social produce formas de conciencia y de comportamiento que 
definen el lenguaje, la afectividad, la creación, las identidades individuales y grupales, 
que, a su vez, se reproducen y transmiten de manera no siempre explícita, de tal 
forma que las personas asumen como naturales los roles de género que son 
inculcados desde que nacen.  
 
Este sistema de género ha sido construido por el patriarcado al irrogarse el poder de 
asignar espacios tanto en el aspecto práctico como simbólico, colocando a las mujeres 
en lugares de sumisión, nombrando y valorando esos espacios de las mujeres como 
“lo femenino” (Cristina Molina). El patriarcado, como todo sistema androcéntrico, va a 
situar al hombre como referencia entre lo que es él y lo que no es.  El límite es lo poco 
valorado, lo sumiso, lo inferior a él. 
 
Todo ello nos hace ver que su carácter no es natural y que, por consiguiente, puede 
ser deconstruido y transformado;  y a eso apunta el trabajo institucional con enfoque 
de género: a visibilizar las exclusiones basadas en el género y promover su 
erradicación, colocando al Estado como un actor fundamental para garantizar el 
ejercicio ciudadano de todas las personas.   
 
Para fortalecer la ciudadanía de las mujeres un primer paso es redefinir su identidad 
en la vida pública e incorporar los problemas de discriminación que sufren en la vida 
privada. Se parte, así por exigir que su condición social y normativa de “sujetas de 
derechos”,  buscando la transformación de imaginarios sociales que sostienen su 
exclusión y el cuestionamiento de instituciones, jerarquías y “valores” que reproducen 
estereotipos de género y reproducen la desigualdad. Así mismo, se apuesta por 
fortalecerlas como personas, impulsar liderazgos, cuestionar la auto representación, 
cuando ésta se basa en roles de género que promueven su exclusión, fortalecer 
capacidades para la exigencia de sus derechos y la promoción de tejido social que 
contribuya a estos objetivos.  Implica también, trabajar en la identificación y prevención 
de la violencia, en el goce de sus derechos sexuales y reproductivos, en el derecho a 
la participación ciudadana, en la economía del cuidado y desarrollar estrategias para 
superar las barreras que dificultan su acceso al espacio público, proponer políticas 
laborales que aborden el problema del trabajo no remunerado y la desigualdad en el 
salario, y en todos los aspectos que limiten el desarrollo pleno de sus vidas.   
 
Hay que señalar que cuando hablamos de las mujeres, consideramos que no 
constituyen sujetos homogéneos, sino que se caracterizan por la diversa posición de 
clase, raza, etnia, cultura, edad, y que, igualmente, sus percepciones respecto a sí 
misma como a su visión de vida difieren de una colectividad a otra. De allí que nuestro 
trabajo implique diversos enfoques para una intervención integral y abordar los 
distintos ámbitos individuales y sociales en los que se desenvuelven.  
 
El CMP Flora Tristán, trabaja desde una perspectiva de género feminista, basada la 
misma en el enfoque y los principios de universalidad, indivisibilidad, interdependencia 
y obligatoriedad de los derechos humanos. A ello se incorpora una lectura diferenciada 
de los contextos, considerando el enfoque de interculturalidad, lo cual nos permite 



3 

 

evitar una lectura homogenizante, y aportar a la construcción de la igualdad desde los 
diferencias.  
 
Cabe destacar que tanto el enfoque de género como el intercultural, se comprenden 
en el marco de una perspectiva de interseccionalidad, lo cual nos permite cruzar 
diferentes variables y comprender las dinámicas por las cuales la desigualdades de 
género de complejizan o profundizan dependiendo los momentos históricos, 
económicos, culturales y sociales.  
 
Está comprobado, que no obstante la  diversidad, las mujeres comparten una posición 
de desigualdad y demandas en cuanto a acceso a los distintos derechos, lo que 
permite la construcción de agendas comunes y la visión de un movimiento articulado 
que tenga como sentido la búsqueda de la igualdad y la justicia. 
 
El trabajo del Centro Flora Tristán se enmarca en los objetivos de la Convención sobre 
la eliminación de todas las formas de discriminación contra la mujer (CEDAW), la 
Convención Interamericana para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra la 
mujer (Convención de Belém do Pará), la Plataforma de Acción de la Conferencia 
Mundial de la Mujer en Beijing, el Plan de Acción de la Conferencia sobre Población y 
Desarrollo, entre otros pactos y convenios alcanzados en el marcos de las Naciones 
Unidas. 
  
 
En género en la acción y reflexión del Centro Flora Tristán 
 
El trabajo del Centro Flora Tristán tiene como base el empoderamiento, que pasa por 
poner en cuestión la diferencia de género, que ha sido asignada como una 
construcción política, cultural, simbólica, contra la cual las mujeres se rebelan y, en 
esa medida, se desidentifican (Celia Amorós) Desidentificarse implica una capacidad 
crítica, pero al mismo tiempo ensayar alternativas, modificar los significados 
constituidos, interpelar los discursos hegemónicos. De lo que se trata es de 
reinterpretar todo este contexto referencial y recrearlo otorgándole un nuevo sentido. 
 
En este proceso uno de los aspectos más importantes es el rescate de la experiencia 
de vida de las mujeres, clave en la construcción del sujeto mujer y, con ello, de su 
individualidad. Precisamente, uno de los argumentos para negarles derechos y la 
ciudadanía fue su argumentada incapacidad para decidir por sí sola, la necesidad de 
que contaran con la tutela del varón e, incluso, su posibilidad de trascender solo a 
través de ellos. 
 
En la recuperación de la experiencia de las mujeres es fundamental la liberación de su 
cuerpo. La diferencia sexual se funda en la imagen que tenemos de nosotros mismos 
en contraposición con un otro, y en este proceso la primera evidencia de la diferencia 
humana es el cuerpo (Marta Lamas), en  cómo lo percibimos y, a su vez, cómo lo 
perciben los demás. 
 
La forma en que cada sistema político ha buscado para dominar a las mujeres, tiene 
que ver con el cuerpo, en especial la sociedad capitalista y neoliberal, que ha hecho 
de la heterosexualidad normativa, el racismo, la división sexual del trabajo, la 
explotación económica, en formas de opresión y desvalorización de los cuerpos 
femeninos, transformados en cuerpos reproductores, generadores de energía de 
trabajo (invisible y no remunerado), sobre el cual ha impuesto normas legales y 
morales que atentan contra sus derechos (Virginia Vargas).  
 



4 

 

Nuestras estrategias apuntan a fortalecer a las mujeres como ciudadanas, poseedoras 
de derechos y de una individualidad a la que les es propia la dignidad y autonomía. Es 
decir, que sean conocedoras y capaces de exigir su derecho a acceder a la educación, 
a la identidad, a los derechos sexuales y reproductivos, a una vida libre de violencia, a 
los derechos económicos, que les posibiliten la capacidad de decisiones autónomas. 
 
En nuestro trabajo, esta mayor autonomía va a significar, al mismo tiempo, un mayor 
reconocimiento, tanto en el espacio público como privado, al interior de la familia y de 
sus comunidades, y el fortalecimiento de sus organizaciones, que, como hemos dicho, 
son un aspecto importante en la construcción de sus identidades y de su acción 
ciudadana. Son espacios en el que un yo se hace colectivo y suma esfuerzos y 
capacidades, en el logro de sus objetivos, que tiene como marco el enfrentamiento día 
a día de la pobreza y la exclusión. En el objetivo por superar la falta de confianza 
individuales, las organizaciones son esenciales y son, también, el primer paso hacia la 
decisión de participar en política. 
 
En este proceso hay que tener en cuenta el fenómeno de la globalización, de gran 
impacto en la vida de las mujeres y de las personas en general. No solo está 
cambiando el tejido social, también los imaginarios. Sus efectos, por un lado, implican 
el desarrollo de una nueva ética, nuevos modelos de familia, nuevos valores y, por 
otro, la debilidad del Estado frente al poder económico y político de las 
transnacionales, la disminución de las políticas de lucha contra la pobreza frente a 
políticas que favorecen la explotación y usurpación de los derechos de los pueblos. 
Todo ello está significando nuevas formas de explotación de las mujeres, sus cuerpos 
y fuerzas de trabajo y de los sectores pobres.  
 
El impacto de la globalización en el trabajo que desarrolla la institución se observa en 
temas como la feminización de la migración, por ejemplo, pero, también en la 
construcción de alianzas. En este sentido está significando  una oportunidad de 
fortalecer nuestra capacidad de incidencia a través de alianzas regionales y globales 
con los movimientos feministas y con otros movimientos que se ven impactados por 
este proceso, como las/os indígenas, afrodescendientes, trabajadoras/es pobres del 
campo y la ciudad, migrantes, para influenciar los espacios de decisión nacionales y 
globales que den como resultados normas y prácticas para transformar nuestras 
sociedades marcadas por la desigualdad y la injusticia.  
 
El trabajo del Centro Flora Tristán se enmarca en un plan operativo, con sus desafíos 
y resultados, y un plan de monitoreo y evaluación que nos permite evaluar cuánto 
avanzamos en el trabajo y qué logros obtenemos en la disminución de las causas que 
atentan contra la ciudadanía de las mujeres. Las acciones de la institución pueden 
resumirse en: 
 

 El fortalecimiento como persona y ciudadana de las mujeres para una mayor 
participación-acción política. (Autonomía) 

 La formulación e incidencia para la aprobación e implementación de políticas 
públicas e iniciativas de reforma legal que favorezcan la igualdad.  

 El trabajo de sensibilización e información con operadores políticos, de justicia 
y de servicios, para el logro de medidas estratégicas que favorezcan el derecho 
de las mujeres a vivir en igualdad.  

 Vigilancia para que se cumplan normas, planes, políticas y servicios públicos 
orientados a la igualdad de género y la lucha contra todas las formas de 
discriminación y violencia de género. Por ejemplo, las cuotas de género en los 
procesos de elecciones, el enfoque de género en los presupuestos nacional y 



5 

 

regionales, la calidad de atención en servicios de salud y de atención de la 
violencia hacia las mujeres, entre otros, en coordinación con otras instituciones 
y organizaciones de mujeres y jóvenes. 

 Asesoría e incidencia a parlamentarias/os, gobiernos regionales y municipales, 

 Fortalecimiento de organizaciones de mujeres y jóvenes.  

 La producción de conocimientos especializados que sustenten las propuestas 
institucionales y enriquezcan la visión política de igualdad.  

 La información, educación y comunicación dirigida a construir adhesiones a las 
propuestas feministas, basadas en  la transformación de imaginarios sociales 
para un cambio de percepción de las mujeres. 

 
Toda intervención institucional está precedida por un diagnóstico, que recoge las 
realidades y percepciones de la organización o comunidad, con la que se va a trabajar, 
diagnóstico que se va alimentando a lo largo del proceso en diálogo con el equipo del 
Centro Flora Tristán y las beneficiarias.  
 
El diagnóstico desde esta perspectiva nos permite tener una visión de la realidad que 
deseamos transformar, plantear estrategias y líneas de acción convenientes y 
reajustarlas en la medida que se desarrolla la intervención. En este sentido, la 
planificación de género  es una herramienta fundamental en el trabajo institucional. 
 
 

Ejes de trabajo del Centro Flora Tristán 
 
Derechos humanos y ciudadanía. 
Derechos sexuales y derechos reproductivos, con énfasis en la despenalización del 
aborto. 
Acceso a la justicia y derecho a una vida sin violencia. 
Participación política. 
Derechos económicos, sociales y culturales. 
Migración. 
Economía feminista. 
Biodiversidad y cambio climático. 

 
 
Género y democracia 
 
El feminismo se inscribe en la concepción humanista del sujeto, y con ello dentro del 
proyecto de construcción de una sociedad realmente democrática. Sin sujetos 
“autónomos, responsables, reflexivos y críticos, el proyecto democrático carecería de 
sentido”1.  En esta perspectiva, el feminismo no es sino la radicalización del proyecto 
democrático, que busca una “sociedad liberada de la jerarquía oprimente de los 
géneros”2. 
 
Y si bien somos la suma de las representaciones de género, para resignificar todo este 
contexto no existe otro camino que recuperar en este proceso el horizonte 
emancipatorio de la tradición feminista (Benhabib). Creemos que el feminismo tiene 
una tradición crítica históricamente constituida, cuyo fundamento está en el ideal 
emancipatorio que se basa en un principio de universalidad (Nancy Fraser). De lo que 
se trata es de clarificar los presupuestos mismos de la cultura, respecto al sentido de 

                                                           
1 Tiempo de feminismo. Sobre feminismo, proyecto ilustrado y postmodernidad . Celia Amorós. p. 25. 
2 Ibid. 



6 

 

sus referentes de sentido. Es decir, lograr una democracia en la que el modelo de 
ciudadanía no sea sexualmente diferenciado. 
 
Igualmente, se busca que la distinción público - privado ni la división sexual del trabajo 
continúe actuando como un principio de exclusión, que los dos espacios sean parte de 
la ciudadanía de hombres y mujeres, en la que ambos actúen solidariamente en un 
marco de democracia, desde aspectos tan íntimos como las relaciones sexuales. Para 
ello, el Centro Flora Tristán parte por politizar este ámbito privado y enfocarlo como 
complemento del espacio público, a partir de una redistribución del poder en ambas 
esferas. 
 
Esto pasa, también, por redefinir el poder, aún centrado en un sujeto masculino, 
blanco, heterosexual, con riqueza económica. Si bien en el Perú se ha diversificado 
racialmente el poder, los otros aspectos no han variado, por consiguiente continúa 
siendo jerarquizado y poco horizontal. Eso se expresa en la poca representatividad de 
las mujeres, las/os indígenas y los afrodescendientes en los espacios de decisión 
política. 
 
Para el Centro Flora Tristán, el poder es la capacidad que tiene la persona de vivir con 
autonomía y libertad, gozar de los beneficios del desarrollo de manera equitativa, 
realizarse personal y profesionalmente en las áreas de su preferencia  y participar 
igualitariamente en la conducción de los destinos de sus pueblos. 
 
Nuestra sociedad está estructurada por multiplicidad de relaciones sociales, por lo 
general contingentes y precarias, en este sentido, desde una democracia radical se 
apunta a la articulación de aquellos grupos sociales que comparten opresiones para 
priorizar demandas. Construir una identidad y una comunidad políticas que sume 
fuerzas y se afirme en la libertad e igualdad para todas/os (Chantal Mouffe). 
 
Pero para que esto sea posible, el Centro Flora Tristán actúa en el fortalecimiento de 
las mujeres para que estén en mejor capacidad de negociar, tanto al interior de los 
movimientos sociales, como ante el Estado. Es decir, lograr que sean interlocutoras 
con propuestas y habilidades para el diálogo y el acuerdo. Que sea a partir de su 
ciudadanía que se articulen a todos los procesos sociales y políticos. 
 
Como hemos señalado, sus condiciones en el ámbito privado condicionan su 
capacidad de participar en el ámbito público, de allí que buscamos, por un lado, 
modificar esta situación, a partir de la politización de sus demandas personales y, por 
otro, redefinir el poder, la política y democratizar el ámbito público.  
 
Este trabajo se enmarca en la búsqueda de hacer posible una democracia más directa 
y participativa, en la que tanto las/os líderes como la población se comprometan en el 
logro de los objetivos públicos que significarán mayores servicios y mejores 
condiciones de vida para la ciudadanía.  
 
En ello es fundamental revitalizar la vida política, reflexionar sobre la democracia y sus 
instituciones y reconectarla con la población (M. Ajamil García), lo que es parte del 
trabajo del Centro Flora Tristán, tanto con las organizaciones de mujeres como con las 
autoridades de los distintos niveles de gobierno, en especial los gobiernos locales que 
son espacios más cercanos a la vida cotidiana de las mujeres y sus demandas. Un 
ejemplo de este trabajo es la construcción de una arquitectura de género en los 
gobiernos regionales y municipales  y los planes de igualdad de oportunidades entre 
hombres y mujeres. 
 



7 

 

 
Enfoque de género 
 
Visto el contexto y cómo buscamos actuar sobre él, pasamos a señalar que el enfoque 
de género implica una opción política que busca el cambio del sistema sexo-género 
vigente, por ello demanda toda una “revolución” personal y cultural de las 
mentalidades, como dice Marcela Lagarde.  
 
Se propone transformar la posición de desigualdad y subordinación de las mujeres con 
relación a los hombres en todos los campos de la vida. Esto obliga abordar las 
condiciones en que viven las mujeres: salud, educación, niveles de ingreso, vivienda, 
acceso a servicios, y buscar su fortalecimiento a nivel psicológico, social y político, 
tanto de manera individual como colectiva. 
 
Es decir, el enfoque de género permite analizar las posibilidades de participación 
social de las mujeres y los obstáculos que encuentran para su acceso en igualdad de 
oportunidades a servicios, la participación política, el proceso de producción; en 
síntesis, a todos los derechos. Al mismo tiempo que analiza todo el contexto 
(instituciones, políticas, normas, costumbres, etc.) para develar aquellas situaciones 
que impiden este acceso, para denunciarlas y plantear alternativas. Se puede decir, 
pues, que el enfoque de género es una herramienta conceptual y política, que sienta 
las bases para la acción transformadora del movimiento feminista y de las mujeres en 
general. 
 
Decimos que es una opción política porque lo que busca es un cambio en el poder, es 
decir, una redistribución del mismo, en la perspectiva de construir una real democracia 
y un sistema económico y una cultura acorde a esos cambios. Ello demanda, por 
consiguiente, replantear los procesos de desarrollo y de la democracia misma desde 
un sentido ético. El enfoque de género, en su horizonte, y como herramienta aplicada 
para garantizar los derechos de las mujeres, lo que se propone es la libertad y la 
igualdad real para todas/os. 
 
En este sentido, el enfoque de género: 

 Es un principio que expresa que hombres y mujeres son diferentes pero tienen 
derechos iguales. 

 Es transversal en toda norma, política, programa o proyecto de desarrollo. 

 Promueve una mirada crítica y cuestionadora de las instituciones y normas 
sociales, para develar en ellas aspectos discriminatorios que obstruyen la 
igualdad. 

 Un mandato que demanda que mujeres y hombres deben participar en 
igualdad de condiciones en el proceso de desarrollo, que tiene como centro a 
la persona humana que debe gozar de manera justa de todos los beneficios 
que este desarrollo significa.   

 Un estándar para evaluar a las instituciones públicas y privadas, si están 
siendo capaces de cumplir con el fin de posibilitar el desarrollo de la persona 
humana y erradicar todo obstáculo que lo impida. 

 Es un enfoque que se complementa inherentemente con el enfoque de 
derechos humanos, y que contribuye a complejizar diferentes realidades y 
comprender la interacción de las múltiples formas de discriminación que 
existen.  

 El enfoque de género está en la base del enfoque de seguridad humana.  



8 

 

 Un criterio de calidad para validar las políticas, planes de desarrollo y normas 
legales; pero también los propios proyectos que lleva adelante el Centro Flora 
Tristán. 

 
El enfoque de género apunta a un desarrollo que va más allá del desarrollo 
económico, del aumento de ingresos, de la productividad; el enfoque de género se 
propone un desarrollo en el cual el centro de atención es la persona, reconocida en 
sus múltiples necesidades, como de subsistencia, protección, afecto, participación en 
todos los niveles de la sociedad, libertad, creatividad y seguridad.  
 
 
Interseccionalidad 
 
Hemos visto cómo el género se cruza con otras formas de explotación y dominación, 
por lo que es necesario el uso de otras categorías para tener una mirada integral de la 
situación de las mujeres. Para ello contamos con la interseccionalidad que es una 
perspectiva política y una herramienta analítica que permite estudiar la interacción 
simultánea de discriminaciones y de sistemas de opresión en una misma persona o 
colectividad, que genera múltiples capas de desigualdad y que interactúan simultánea 
y activamente entre ellas (Crenshaw).  
 
En el Perú es imposible trabajar desde un enfoque de género si no abordamos, al 
mismo tiempo, las dimensiones étnico-raciales, de clase, orientación sexual, 
migración, discapacidad.  
 
 Para ello contamos con la interseccionalidad que parte de entender que las personas 
viven desigualdades múltiples que producen experiencias diferentes; permite analizar 
de qué manera se relacionan estas dimensiones para establecer el impacto de estas 
convergencias en los derechos y oportunidades de las mujeres; ve contextos 
particulares y vivencias, rescatando de esta forma la subjetividad y experiencia de las 
mujeres en todos los espacios de su vida; analiza prácticas en relación con patrones 
discriminatorios; y nos da instrumentos sobre cómo enfrentar formas de discriminación 
entrecruzadas (Awid). 
 
Creemos que en este proceso un aspecto clave es la autodefinición de las mujeres. 
Cómo se ven, cómo se ubican en relación a los otros al interior de sus familias y de su 
comunidad; a la vez cómo las ubican los otros; y ya conscientes de su posición realizar 
un proceso de desidentificación y empoderamiento que las lleve a desarrollar 
capacidades para enfrentar estas diferentes formas de opresión impuestas por 
estructuras hegemónicas. 
 
En este sentido, desde el Centro Flora Tristán se propone una mirada integral de la 
discriminación que viven las mujeres, porque las diferentes formas de opresión tienen 
un efecto acumulativo, sobre todo en dimensiones como raza-sexualidad, género-
etnia, género-clase. En esta situación, las mujeres enfrentan mayores cargas de 
prejuicios, discriminación y exclusión. Y a mayor discriminación, mayor subordinación 
y más se fortalecen las relaciones de poder. En este contexto, la violencia se hace 
rutinaria y las mujeres se ven encerradas en un círculo del que les es difícil salir. De 
allí la importancia de la interseccionalidad en el trabajo con las mujeres. 
 
 
Enfoque intercultural 
 



9 

 

No tener un enfoque de género tiene como resultado una mirada sesgada de la 
realidad. Y esto también podemos decirlo con relación al enfoque intercultural. El 
enfoque intercultural implica “mirar y comprender al otro desde sus propias categorías 
y, al mismo tiempo, aprender a mirarnos a nosotros mismos desde la mirada de los 
otros” (F. Tubino3). 
 
El Perú es un país multicultural, por consiguiente, la búsqueda de reconocimiento y 
respeto entre los distintos grupos humanos es fundamental para una convivencia 
armónica y un desarrollo con justicia. Sin embargo, ha predominado la ideología y 
política de un sector dominante, entendido como blanco y occidental. Aunque esto es 
relativo en el país por la mezcla que implicó la llegada de los europeos y luego de los 
asiáticos y africanos (es decir, las fronteras entre una población y otra no son tan 
nítidas); sin embargo, ha habido y hay una actitud no reconocida, que se expresa en la 
vida cotidiana de disminuir al que es diferente.  
 
No obstante esta realidad y el reconocimiento de Perú como país multicultural y 
diverso en la Constitución Política, esta preocupación desde el Estado es reciente y 
más reciente aún las campañas contra el racismo que se manifiesta desde quiénes 
pueden ingresar a lugares públicos hasta en las prácticas deportivas. Sin embargo, las 
políticas del Estado son particularizadas a grupos étnicos o de relevancia de sus 
tradiciones y costumbres, pero aún no hay cambios sustanciales en él que implique la 
visión de una nación integrada que se exprese en cada una de sus políticas.  
 
Aún predomina un Estado que impone la mirada del crecimiento económico en el 
desarrollo del país, que tiene su raíz en la colonialidad del poder y la economía 
política, sin tener en cuenta la racionalidad de los pueblos indígenas en cuanto a la 
visión de su territorio, recursos y sus beneficios. Sin embargo, hay un fortalecimiento 
de los movimientos indígenas y afrodescendientes que están haciendo del campo 
cultural una lucha ideológica por el reconocimiento.; pero el avance es desigual en 
materia de género.   
 
Las mujeres están trabajando por integrarse al movimiento indígena, que si bien 
propugna una civilización alternativa, un nuevo tipo de Estado y una profundización de 
la democracia, aún tiene resistencias frente a ellas. 
 
Las mujeres, también, levantan la identidad indígena como una posición política y han 
enriquecido la agenda feminista con demandas como .tierra-territorio (concepto 
concebido colectivamente y que va más allá de la residencia y permanencia), 
seguridad y soberanía alimentarias, agua, entre otros. 
 
Otro concepto nuevo en la agenda de las mujeres y feminista es el de “cuerpo-
territorio”, como un espacio político que se ve afectado por todas las carencias, 
discriminaciones y el no ejercicio de derechos (como el no acceso a la salud, la 
alimentación, la educación, los derechos sexuales y reproductivos); al mismo tiempo, 
actúan sobre él las normas aprobadas desde el Estado. 
 
Un concepto puesto nuevamente en debate por el movimiento indígena es el de 
complementariedad, que se plantea como parte de la cosmovisión andina, en la que el 
complemento se extiende a las personas, el cosmos y la naturaleza. Pero este es un 
concepto aún en disputa, pues desde las mujeres se propone que para que las 
relaciones sean complementarias deben ser consideradas en igualdad de derechos 
que los hombres.  

                                                           
3 “La concepción intercultural del desarrollo”, revista Chacarera Nº 31, junio 2005,  p. 32-36. 



10 

 

 
En el enfoque intercultural el aporte del Centro Flora Tristán es a partir de la puesta en 
práctica de nuevas reflexiones y estrategias en el trabajo con las mujeres rurales 
andinas y aymaras (con quienes se realiza una labor de promoción al desarrollo desde 
1988) y con mujeres indígenas amazónicas (con las que trabajamos desde el 2003 
con el tema eje de acceso a la justicia y fortalecimiento del tejido social).  
 
Esta experiencia ha permitido la reflexión y práctica del enfoque de interculturalidad 
desde el feminismo, en una relación de igualdad, reciprocidad y diálogo, que implica 
empatía, apertura emocional y cognitiva.  
 
El diálogo es punto de partida para recuperar la experiencia personal de las mujeres y 
el fortalecimiento de sus capacidades como personas y ciudadanas.  A partir de allí se 
desarrolla un trabajo de capacitación y empoderamiento en emprendimientos 
económicos, acceso a tecnologías y al crédito, mejora de sus técnicas y herramientas 
de cultivo frente al cambio climático, entre otros aspectos que se orientan a 
transformar su posición y condición. 
 
También se trabaja para incorporarlas a los movimientos de mujeres y feministas y 
movimientos indígenas, pues sus necesidades se suman y cruzan, enriqueciendo las 
agendas. Al mismo tiempo que se fortalece su capacidad de propuesta, se busca 
influir ante el Estado, pues los grandes inversores no dialogan en general con las 
poblaciones indígenas sino con los gobiernos, que deciden sobre el futuro de sus 
territorios, recursos y conocimientos propios de estos pueblos. 
 
Si hay una diferencia de poder entre hombres y mujeres en general, esta se profundiza 
con relación a las mujeres indígenas, afros, que ha dado lugar a que se afirme a que 
una mujer india es más india, una mujer negra es más negra. De allí que, por un lado, 
se busca el acceso a la modernidad de las mujeres indígenas rurales y urbanas, al 
mismo tiempo que se fomenta su interacción con los distintos movimientos para 
potenciar sus capacidades políticas y ciudadanas.   
 
 
Enfoque de derechos humanos 
 
El enfoque de derechos humanos está orientado a garantizar a la persona el acceso a 
los derechos de acuerdo a los estándares internacionales, en todos los aspectos de su 
vida. No se limita a resolver las necesidades básicas de los seres humanos, sino a 
superar las barreras sociales, económicas, culturales e institucionales que limitan el 
ejercicio de sus derechos.  
 
El enfoque de derechos parte de la universalidad, la igualdad y la no discriminación, de 
donde se desprenden las acciones que dan prioridad a los grupos vulnerables. Es 
decir, identifica en qué medida la persona se asume como sujeto de derecho, qué 
capacidad tiene para decidir el diseño y ejecución de las políticas y qué niveles de 
representatividad como grupo tiene en la sociedad.  
 
Los derechos humanos son fundamentales en el desarrollo, y el desarrollo es un 
medio para hacer realidad los derechos humanos, pues “comparten una visión y un 
propósito común: garantizar la libertad, el bienestar y la dignidad de cada ser humano” 
(Informe sobre Desarrollo Humano 2000 del PNUD).   
 
El trabajo del Centro Flora Tristán se guía por los principios del enfoque de derechos 
(Naciones Unidas 2003): articulación con los estándares de derechos humanos; 



11 

 

igualdad, no discriminación y atención a grupos de mayor vulnerabilidad; rendición de 
cuentas; participación activa, libre y democrática de las personas con las que 
trabajamos; empoderamiento que enfatiza a la persona como sujetos de su propio 
desarrollo. 
 
Enfoque ecológico 

Al hablar del enfoque ecológico, se hace referencia básicamente, a la relación entre el 
individuo y su relación con el medio teniendo en cuenta el entorno.  Parte de 
considerar a la persona humana en una situación de interdependencia, 
interrelacionada, interconectada y busca a incorporar todos estos elementos a nivel 
individual y social en las acciones de intervención de los proyectos.  

Su unidad de atención es la persona en sus múltiples roles sociales, sus interacciones 
con el grupo y con el medio ambiente, el que comprende las instituciones sociales, 
políticas, comerciales, etc.; con lo que vincula también su pertenencia a una cultura, a 
un grupo étnico y a una clase social.  

 
El Plan Nacional de Igualdad de Género 
 
Una de las tareas que el Centro Flora Tristán se ha propuesto es el seguimiento para 
que se cumpla el Plan Nacional de Igualdad de Género 2012-2017, al mismo tiempo 
que alimenta sus resultados; por un lado, a partir de las acciones y propuestas 
articuladas con el Ministerio de la Mujer y Poblaciones Vulnerables, responsable de 
hacer realidad este plan; por otro, con el trabajo que realiza a través de los proyectos 
que ejecuta la institución en las distintas regiones y que aporta a la disminución de las 
causas de la desigualdad de las mujeres. 
 
Este plan parte de reconocer el compromiso del Estado peruano con la Plataforma de 
Acción de Beijing (1995) y su importancia al incorporar el enfoque de género en las 
políticas públicas.  
 
Con relación a los dos anteriores planes, el actual cuenta con una ley marco 
fundamental, que es la Ley de Igualdad de Oportunidades entre Hombres y Mujeres 
(LIO), Nº 28983 del 16 de marzo del 2007. Tanto el plan y la Ley de Igualdad, 
obedecen a antiguas demandas feministas, aunque no incorporaron todo lo que se 
propuso en su momento. Por ejemplo, la ausencia fundamental en la LIO es la no 
discriminación por orientación sexual. 
 
En el plan definen la transversalización del enfoque de género como el proceso de 
“examinar las implicancias que tiene para hombres y mujeres cualquier acción 
planificada, incluyendo legislación, políticas o programas en todas las áreas o niveles” 
(p. 13). Además, el enfoque de género integra las necesidades e intereses de las 
personas y de esa manera busca garantizar el reconocimiento, promoción, protección 
y exigibilidad de los derechos de hombres y mujeres en igualdad de condiciones en 
todos los ámbitos de la sociedad. 
 
Un avance es que el Plan hace mención específica al concepto de “igualdad” y no al 
de “equidad”, este último que era de uso oficial, aspecto que fue una demanda 
señalada en los informes sombra, elaborados por las feministas al Comité de Naciones 
Unidas contra todas las formas de discriminación hacia la mujer – CEDAW.  En el plan 
se define igualdad como “un principio jurídico universal que hace referencia a los 



12 

 

derechos y responsabilidades que como seres humanos tenemos todas las personas, 
lo que implica dar las mismas condiciones, trato y oportunidades sin distinción de 
clase, sexo, edad, creencias, etnia o cultura” (p. 16). 
 
Tanto la LIO como el plan utilizan el concepto de igualdad, planteado por la CEDAW. 
 
Al apuntar tanto a hombres y mujeres, nos hace ver que están considerando el género 
como igual a sexo (masculino-femenino), pero, al mismo tiempo, al referirse al enfoque 
de género, por un lado, señala como una necesidad el empoderamiento y autonomía 
de las mujeres, su independencia económica y una vida libre de violencia. Y, por otro, 
plantea la urgencia de desmontar la cultura, valores y roles tradiciones de género que 
mantienen la subordinación de las mujeres (18).  
 
El Plan es un instrumento importante que compromete a todos los sectores y a todos 
los niveles de gobierno, y está dentro de las tareas del Centro Flora Tristán vigilar para 
que se cumpla en todos sus objetivos. 
 
 
El concepto de género al interior del Centro Flora Tristán 
 
El Perú es una sociedad en la que las mujeres, históricamente, han tenido menos 
oportunidades que los hombres, de allí que nuestra institución dé prioridad en la 
selección de su equipo de trabajadores/as a mujeres y, también, a personas de la 
diversidad sexual. 
 
El Centro Flora Tristán considera sus recursos humanos como lo más valioso para 
llevar adelante su misión, en ese sentido nos preocupamos, por un lado, a que 
predomine una relación horizontal y democrática, y, por otro, es una prioridad que las 
trabajadoras  accedan a información y capacitación actualizada, de manera que las 
ayude personal como profesionalmente en la incorporación de nuevas miradas y 
formas de hacer, con énfasis en la agenda teórica y política del feminismo, que 
constituyen nuestras fuentes de información y de sustento político.  
Es una condición que exista coherencia entre la práctica de cada una de sus 
integrantes con el discurso de la institución, pues el feminismo es un compromiso tanto 
personal como institucional. 
Las integrantes de la institución son de diversas profesiones, de manera de responder 
a las distintas problemáticas que se atienden en el trabajo cotidiano, pero lo que sí 
comparten todas es la reflexión permanente de la teoría feminista y de los debates que 
se dan en los distintos países, sobre todo de América Latina. En especial el género, 
que desde su utilización como categoría de análisis en los años setenta, está en 
permanente revisión y enriquecimiento a partir de nuevas miradas y en articulación 
con otras agendas sociales. 
Es una preocupación en el Centro Flora Tristán aplicar el concepto de género desde 
su dimensión política transformadora, dado el riesgo actual de utilizarlo como un 
concepto técnico, que lo equipara con sexo o simplemente expresa datos estadísticos, 
que si bien son muy necesarios para informar sobre la realidad, sin el análisis de todos 
los enfoques señalados y sin las propuestas de cambios, quedarían en mero informes 
que no afectarían la situación de desigualdad existente. 
Para este fin se propician espacios de reflexión, de evaluación y planificación que, al 
mismo tiempo, son espacios de acercamiento entre todas las integrantes. Además de 
la teoría feminista, también se dan espacios de análisis y diálogo sobre el contexto 
político, con invitadas/os externos que ayuden a enriquecer la mirada institucional 
sobre la realidad que se quiere intervenir, sobre las posibles alianzas, aspectos 



13 

 

favorables y dificultades al momento de presentar nuestras propuestas a los 
operadores políticos, campañas, etc. 
Finalmente, la institución, a partir de su práctica, busca aportar a la producción de 
conocimiento sobre la realidad de las mujeres, desde un enfoque de género y 
considerando la perspectiva de interseccionalidad, a través de investigaciones, 
diagnósticos y sistematizaciones. También, aporta al debate feminista con 
traducciones, publicaciones y la generación de espacios de formación y reflexión sobre 
la teoría de género. Es decir, hacemos más rico el debate interno ampliando el diálogo 
a otras feministas, académicas, mujeres políticas y de organizaciones; al mismo 
tiempo que abrimos el tema a las nuevas generaciones de hombres y mujeres, 
especialmente entre estudiantes, futuros profesionales, para sensibilizarlos y 
comprometerlos con la agenda feminista orientada a la igualdad.  
 
Criterios a tener en cuenta para implementar la interseccionalidad 
 

a) Nivel Microsocial, el de las relaciones cara a cara. En éste pueden 
considerarse características como la edad, el sexo, el nivel educativo, la 
identidad étnica, el empleo o los ingresos. La relación de las personas con su 
medio ambiente inmediato, es decir, las relaciones más próximas en la familia 
de pertenencia, entre cónyuges o parejas, y entre quienes forman el grupo 
familiar y más cercano de amistades. Son relevantes las formas en que se 
conciben y practican las relaciones y jerarquías de género entre mujeres y 
hombres, tanto en las familias como en el círculo de amistades. 
  

b) Nivel mesosocial. Se exploran los contextos comunitarios en donde se 
desarrollan los individuos y las familias, así como las relaciones sociales que 
se establecen en los vecindarios, el barrio, los ambientes escolares y laborales 
más próximos. Se trata de identificar las características de estos ambientes y 
determinar en qué medida éstas refuerzan o disuaden relaciones discrimitarios 
por identidad étnica, identidad de genero, orientación sexual, género, edad. 

 
c) Nivel macrosocial. Se reúnen los factores de carácter más general, relativos a 

la estructura de la sociedad. La normatividad existente con relación a politicas 
inclusivas, la institucionalidad estatal, los servicios que garanticen acceso a 
derechos.  

 

Los criterios anteriormente señalados se tendrán en cuenta e la elaboración de la línea 
de base, en la construcción del árbol de problemas, en la formulación de los árboles 
de problemas, en la matriz de intervención.  De la misma forma el sistema de 
monitoreo debe de dar cuenta de cómo nuestra intervención impacta en estas 
desigualdades sociales. 


